# 佛教經典的空觀:講記與略注

# 蔡耀明 台灣大學哲學系教授

# 一、引言

在演講「佛教經典的空觀」,先交代三個要點:一、這所有的 觀點,都基於佛教的經典;二、演講的核心是「空觀」;三、對「空 觀」要義的解讀。

「空觀」是佛教的核心概念,我們就以佛教為依據來解讀「空觀」。作為這次討論的主要範圍,首先來了解一下佛教究竟在做什麼:

- 1. 佛教在探究生命世界。
- 2. 佛教的解脫道。
- 3. 佛教的菩提道。

佛教探究生命世界,不只關注每一個生命體從生到死的過程, 更是針對生活中的各種問題和煩惱,深入分析並找到根源,最終找 到解決方法,使所有問題和煩惱得到對治,並最终遺除。在佛教, 所謂的解決方法,並不只是一個處方,而是對長遠的生命歷程完整 的、適用的修行道路——解脫道。這也是阿含經典主要彰顯的內容。 此外,環道出了佛教更為遠大的修行目標——圓滿覺悟的菩提道。

在接下來關於「空觀」的分析中,我們將在觀察和理解上,乃 至實際修行的用功處,作多個層次的分析和探討。 佛教對生命世界有著深刻的探討。首先指出,普通人產生煩惱 的兩大根源所在:

- 1. 認知顛倒。一般是由於認知和見解上的偏差或錯亂導致的, 有些甚至是與實際情況相悖,我們稱為認知顛倒。
- 2. 追求顛倒。就是追求世間的短暫所得,主要是來自於我們的 情感世界以及對世間財、色、名、利的追求。從表面上看,短時間 內確實有所得,但長遠來講,這些片刻的感受正在逐步加深並驅使 我們對世間更進一步地追求,這就是追求顛倒。

「顛倒」,就是佛教對眾生煩惱所做的診斷。歸納起來有三種 顛倒:顛倒想、顛倒心和顛倒見。當我們的認知與真實情況相悖時 就是「顛倒想」;我們在世間所形成的心態活動與真實情況相悖時 則是「顛倒心」;而我們對世間的見解和判斷與真實情況相悖時稱 為「顛倒見」。從具體的事項來看,眾生通常會產生常與無常、快 樂與痛苦、自我與非我、清淨與不清淨等二分見解,並因此產生各 種煩惱。眾生通常以概念認知世界,並依概念逐步形成心理運轉機 制,最後形成對世間的判斷。佛教就從這三個方面入手,全面剖析 問題,引入「空觀」良藥。我們要探討的,就是這個「空」到底在 講什麼。

### 二、空

接下來,我們從多個層面來分析「空」的含義。歷史上,各式各樣的「空」之學說層出不窮,但並不是這次要探討的主題,暫不作論述。這裡僅以佛教經典為背景來討論。

在進入佛教經典之前,我們先從「空」的字面含義來分析。作 為形容詞時,其中文是「空的」,梵文是 śūnya。作為名詞時,其

「空的」śūnya、「空性」śūnyat 基本的意思:

- 1)數目字0
- 2)空洞(empty;void)、虚有其表、 欠缺存在物。

「空的」,作為論斷詞、在於論斷主詞。通常的論斷詞,在於就主詞所關聯的存在、特徵、狀態,作用等,作限定的論斷。然而,「空的」並非通常用法下的限定論斷,而在於解開所考察項目的運轉條理,進而以運轉條理之意義,論斷所考察的項目。換而言之,「空的」,不在於存在之限定論斷詞,而在於意義之非限定論斷詞。

對應的中文是「空性」,梵文 是 śūnyatā。

作為形容詞,「空的」有 兩個層次的含義。

1. 從數字的角度來講,「空的」就是「0」的意思。在生活中,我們會說有一個人,兩個人。但是,没有人的時候,大都只是說沒有人,而很少說有「0」個人。如果把佛教之「空的」理解為數字「0」,就可能片面強調其數字化的含義,而無法表達其更為貼切、豐富的無法表達其更為貼切、豐富的

內涵。例如,「空的」作為一種對世間的觀察角度,乃至在實修方面所起的具體的、可操作的指導作用。所以,「空的」不能僅用數字「0」來理解。

2. 在英文裡,「空的」通常翻譯為 empty 或 void,這兩個詞與 hollow (空洞的)的含義有相當程度的關聯。照此理解,例如,在 觀馬路為空時,可以認為馬路的表面是完好的,而下面被挖空了, 並不等於馬路目前的表面。又例如,窗外的諸多建築物和來來往往 的人們,其外表都裝扮得很亮麗,如果以「空洞的」含義來觀待, 就可以用另一個詞——「虛有其表」來表達。因此,從英文的含義 來看,我們也可以認為,「空的」描述存在體時,其含義非常接近於「虛有其表」。

但在梵文佛典裡,śūnya一詞無論是用數字「0」還是「虛有其

表」,表達都不全面。在它被 用來描述現象的存在性時,更 貼切的含義應該是「欠缺存在 物」。

從存在性的角度來理解「空的」,可以從具體和抽象兩方面的含義來看:其具體含義可以用「虛有其表的」或「空洞的」來解釋;其抽象含義——即將其存在性描述為「欠缺的」——可以用「欠缺存在物」來解釋。所以,如果對「空的」進行語言分析,可以勉強用「虛有其表的」、「空洞的」和「欠缺存在物的」三個折義詞來解讀。



空有不二(心南/攝)

從語言的角度看,形容詞的主要功能是對所修飾的主詞起補充和限定的作用,相當於是對主詞的鑑定或判斷。一般我們在描述事物時,根據事物的外在表象、內在構成以及各層面的分解剖析,概括出其輪廓和性質的特徵,再選擇適當的形容詞對主詞加以限定和判斷。例如,白的、黑的、好的、壞的等。

然而,在佛教經典,並不是簡單地把「空的」一詞當作限定和 判斷來使用。而是首先騰出一個空間,對事物外在表象進行考察, 對內含情形進行洞察:事物是否按其外表特徵而存在的,或者只是 以概念標籤而存在的,進而洞察事物是「虛有其表的」、「空洞的」 或「欠缺存在物的」。

這意味著我們在認知事物時,要把事物從物理表層到內部深層、 從過去、現在到將來的來龍去脈做考察和探究,揭開層層面紗,最 終顯露出事物之根本的情形。在佛教經典,形容詞「空的」就具備 了考察事物表象和識別事物根本情形之功能,與普通形容詞的限定 和判斷功能比,我們認為它應該是非限定性的論斷詞,這是與普通 形容詞的不同之處。

了解了「空的」形容詞之含義,我們再來看其關聯詞,即同義 詞和反義詞。「空的」最常被派用的同義詞是「無」和「不存在」, 而這三個詞分別對應的反義詞是「不空的」、「有」和「存在」。 我們就從這三組詞下手:空的一不空的、無一有、不存在一存在。

「空的」對應的梵文是śūnya,意為「欠缺存在性」或「欠缺本身的存在」。反義詞為 a-śūnya,前綴 a 表否定,直譯為「並非欠缺存在性」或「並非欠缺本身的存在」,即「本身的存在」之意,可對應梵文 svabhāva。玄奘法師翻譯為「自性」,這裡「性」是「存在」的意思。歷史上對「性」的解讀非常多,而且因上下文的不同,

其含義也有別,我們這裡不 展開討論了。

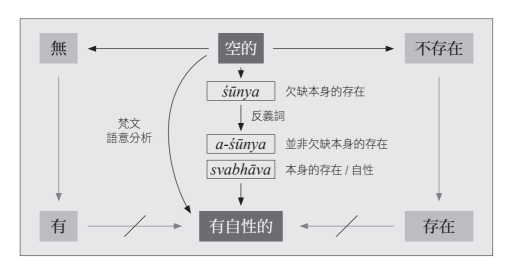
依照玄奘法師的翻譯,「自性」可以理解為「自己本身的存在」。我們可以用英文的反身代詞來幫助理解:例如桌子的英文是 table,反身代詞 table itself 就是桌子本身的意思;如果反身代詞

「空的」,並不等於「無」或「不存在」。 「無」之對反詞為「有」。 「不存在」之對反詞為「存在」。

「空的」之對反詞為「不空的」(a-śūn-ya)或「自性」(svabhāva/本身的存在)。

「空觀」: 觀看而洞察地理解所考察的項目是「空的」。

【空的】一詞,在佛法的教學,呈現多 樣的用法與多樣的含義。



是人,那就是人本身,例如 myself 就是我本身、我自己,也可以說 me in myself。可見,反身代詞具有引導並指向主體的作用:桌子因桌子本身而存在為桌子,我因為我的存在而成為我,世界也因其本身的存在而成為世界,這就是古人所翻譯的「自性」的含義。通過對梵文「空的」的分析,我們發現用「有自性的」來表達「空的」反義詞更為貼切,但其含義卻和「有」與「存在的」具有很大的差異。由此也可以看出,用「無」和「不存在」來理解「空的」,也是片面的,甚至不太正確的。

### 三、空觀

除了基本的概念語意外,「空觀」強調的是:「活著在做什麼?」 因此我們做完基礎語意的分析,便要把重點放在後者。佛教所做的, 無外乎觀察和探究生命世界到底是怎麼回事,嚴格來講這個「到底 是怎麼回事」還只是個中間階段,因為到底是「空的」。

通常我們在觀察世界時,大多聚焦在現象上,例如山的高矮、

人的胖瘦等。佛教的觀察法也是從現象入手,但會更進一步,觀 照現象根本的情形為「空的」——對現象和根本的情形為兩方面 的觀照就形成了「空觀」,也可以反過來讀「觀空」,即觀察為 空的。

「空觀」就像雙腿一樣來幫助我們踐行佛法的教學:一條腿是理解「空」的概念,注重理論;另一條腿是實踐「觀」,觀察生命的活動和歷程,乃至闡明佛法修行的道路,注重行為和實踐。理論+實踐,在佛教就稱之為解行並重。所以,要深入地探討「空觀」,就不能止步於概念語意的研究,或者停留在佛教繁瑣的學說系統裡,而應該走入實踐中,落實到生命的解脫道和菩提道——以「觀」為操作方式,進而觀其根本的情形或自性為「空的」。這樣也就順應了佛教探究和觀察生命世界,進而走向解脫道,再進一步推動菩提道的三大要事。

「空觀」,並非駐足於「空的」概念,而在於彰顯出佛教從理論到實踐的完整的教育、實踐體系。

## 四、阿含經典之空觀

接下來,即可討論佛教經典。我在這四十年來,主要做了兩方面的工作,一方面閱讀佛教經典,另一方面從事哲學和宗教學的研究。佛教經典方面,包括阿含經典、般若經典以及如來藏經典。我們就從這三大部經典入手,來探討佛教經典的「空觀」。

#### (一) 五蘊皆空

阿含經典以「五蘊」入手觀察,而「五蘊」即生命體可視為由 五大積聚之組成部分。有關物質的是「色」,有關感受的是「受」,

有關概念認定的是「想」,有關組合造作的是「行」,有關分別是知覺的稱為「識」。佛教就生命的過程,不僅對外表特徵觀察,而且對五蘊也逐一深入地進行觀察。

佛教的觀察講究的是角度——無常觀。阿含經典主張從「無常」的角度對五蘊逐一觀察,進而觀察到積聚成為生命體的色、受、想、行、識都是困苦的、空的,並且都不是本身的自我——中文翻譯為「非我」。這就是阿含經典對「自我」的判斷。歸納起來,完整地說為三法印:諸行無常、諸法非我、涅槃寂靜。「諸法非我」,就是在說:諸法都不是以自我的存在性而存在的。

認識佛法的教學,可從「非」入手。這與研究「有」、「無」的看法不同。例如,鈔票一般被認為是錢財,但是如果缺乏社會經濟體系和貨幣供給機制,鈔票就不再是錢財了,可能只是廢紙或垃圾。同樣,我們也可以去觀察:花朵究竟是不是花朵?這個自我究竟是不是本身的自我?

表現為現象和過程的生命體大致由五蘊組合而成,也就是一組的「一切法」。要徹底地觀察生命體,就要對這五蘊逐一觀察。例如生命體的第一成分——「色」,用「無常」的角度觀察,就會了知色是困苦的、空的和非我的。其他四蘊「受」、「想」、「行」、「識」,也是這樣去觀察,最終了解這五蘊無一是自我,統統都是空的。

在阿含經典的教學中, 並非從無常的角度觀察到 苦、空、非我就結束了。正 如經中所說:「當觀色無常; 如是觀者,則為正觀;正觀 「空的」:空洞、虚有其表、欠缺固定的 或同一的存在物。

世尊告諸比丘:「當觀色無常;如是觀者, 則為正觀;正觀者,則生厭離;厭離者, 喜貪盡;喜貪盡者,説心解脱。……如, 觀無常;苦、空、非我,亦復如是。」 《雜阿含經·第1經》,T.99, vol. 2, p. la.

者,則生厭離;厭離者,喜貪盡;喜貪盡者,說心解脫。」我們在開頭講到佛法的教育首先是觀察、探究生命世界,看到問題並找到問題癥結所在,然後一環接一環、一步接一步,鋪墊出以解脫為目標的整個修行道路,把無常觀、空觀、困苦觀以及非我觀在這條修行大道上一一呈現出來。

就無常、苦、空、非我這些概念,僅通過研究語言和引用文獻 形成一套封閉的系統是不夠的——這樣雖可能把學問做大,是學者 的事情,但我們要探究的是如何解行並重,把佛法活學活用,連接 日常生活中的每個環節去觀察、探究,把佛法教育的完整體系了解 清楚,把修行的脈絡了解清楚。

阿含經典指出了世間現象是變動的、不確定的、困苦的特色。 我們想讓自己平穩下來卻平穩不了,想把生活安頓下來卻安頓不下來,想清明又清明不起來,好像總是有一股身不由己的力量在背後驅使,莫名地遭受周圍的壓力。佛教針對這些問題,提出了「空三昧」、「空解脫門」等一系列解決問題的修行方式。當然也可以更完整地用「三三昧」、「三解脫門」此一修行脈絡來拓展解讀,此處則不再詳述。

#### (二)因緣法空

佛教倡言「萬法皆空」,這可以根據龍樹菩薩的《中論》「眾 因緣生法,我說即是空」。從因緣的角度來對「空」作闡述,著重 點是「緣起」。

從「緣起」的角度闡述「空」,並非始自《中論》。《中論》 是龍樹菩薩在公元一至二世紀所造。根據《雜阿含經·第296經》, 佛陀住世時,也就是公元前六世紀,已經把「緣起」和「因緣法」 作為兩大核心教學課題 來講授了。所以,從《中 論》入門來探究和學習 佛法,應該是可重視的 選擇,但須知「緣起」 和「空性」的觀點來自 阿含經典,並非龍樹菩 薩所開創。

《雜阿含經·第296 經》並未直接對「空」 的概念做論斷,而是在 對生命現象觀察和分析 時,用了「緣起」和「緣 生法」這兩塊敲門磚, 敲開「空」的大門,揭 示其深層內涵。 「空的」:緣起(而無自性)

云何為「因緣法」?謂:此有故,彼有;謂:緣 無明,行;緣行,識;乃至如是,如是,純大苦 聚集。

云何「緣生法」?謂:無明、行。若佛出世,若未出世,此法常住,法住,法界。彼知來自所覺知,成等正覺,為人演説、開示、顯發,謂:緣無明,有行;乃至緣生,有老死。……此等諸法,法住,法空,法如,法爾,法不離如,法不異如,審諦、真實、不顛倒,如是隨順「緣起」,是名「緣生法」,謂:無明、行、識、……《雜阿含經·第296經》,T.99, vol. 2, p. 84b-c.相當於巴利語傳本的《緣經》(Paccaya-sutta)首先帶出「緣起」(因緣法、透過關聯條件而生起/paţicca-samupāda)與「緣所生法」(緣生法、透過關聯條件所生起的事項/paţicca-samupannādhammā)這二個概念,進而指出,緣所生法是空的,亦即,緣所生法其存在是空洞的。

所謂「緣起」,指一切現象都須具足條件才能生起。「緣起」的巴利語 paţicca-samupāda 是由兩個字組成的複合詞。「起」對應 samupāda,是「生起」的意思,指一切現象是產生出來的,是動態的表現。「緣」對應的是 paţicca,意思是導致現象發生所須具備的條件,可以再細分出「因」和「緣」。「因」是指現象發生的主要條件,起主要推動作用的項目;「緣」是指與之關聯的次要條件,是那些作用較弱的項目。

在日常用語裡,幾乎找不到既能表達現象世界動態生起之過程, 又能表達與之關聯的因素的詞語。在佛法的教學,「緣起」不僅是 一個概念式詞語,而且是一個可實踐的觀察方式。世俗的觀察法, 較傾向於靜態觀察到凝固的現象,而「緣起」的觀察法,注重現象 生起的動態過程,用動態的眼光,把世間一切看作是由一系列動態 的項目連結起來的。

舉個例子。我們談到「嬰兒」的時候,世俗的觀察法,把「嬰兒」的一些特徵靜態化,包括生下來是否健康,是男孩還是女孩,是胖是瘦,長相如何等。用動態觀察法的話,則會看到由於關聯的主要條件和次要條件等諸多因緣的聚合,才得以降生為如此的「嬰兒」,或者說「嬰兒」是諸因緣所生。

「緣起」引出了兩個重要的含義。首先,「緣起」指明了世界的運轉機制——任何世間現象的生起都源於其關聯的條件;其次,「緣起」指明世間所有現象都是「因緣所生」之「法」的表現,是動態的、不穩定的、流動的。阿含經典以「此有故彼有,此無故彼無,此生故彼生,此滅故彼滅」來說明這樣的運轉機制。

《雜阿含經·第 296 經》用「因緣所生法」來表達在「緣起」機制下表現出來的世間現象。「因緣所生法」所指的「法」,是因緣聚合而生,而且是已生或已被生出,所以叫「所生法」。那麼這樣的「法」是怎麼產生的呢?世間有各式各樣的說法,或認為是神造的,或認為是命運的安排等,各說不一。在佛法的教學,這些都不是正確的答案。如果深入探究,就會發現,無論當事者還是其他生命體,之所以能出現在世間,沒有哪一個是可以由他者片面地創造出來的。生命體表現為兩條路徑:外在為生老病死所形成的生命歷程,內在為起心動念所形成的心路歷程。

那麼「緣起」和「緣生法」如何敲開「空」的大門? 今天我們聚在一起的演講活動,從佛法的角度,這是「空的」。 從場地來看,演講廳並非本身就存在,而是因為具備諸多「因緣」而成為這個樣子。再者,在這裡的兩個小時,大家匯聚一堂,之前並不是我們在這裡,之後當然也不是。用這樣的方式來觀察,就會發現,「我們聚在一起的演講活動」只是一個由「因緣所生」的運轉機制產生的現象,之前尚未形成,之後也會消散。這就是「此有故彼有,此無故彼無,此生故彼生,此滅故彼滅」的粗淺含義。通過這樣的運轉機制來觀察世間的現象,不僅可以觀察到現象的深刻內涵,而且把看上去靜態的、固定不變的現象打通了。這樣生成的「法」就是「因緣所生法」,就像人們坐地鐵一樣,來來往往、上上下下、川流不息。

借助「川流不息」呈現出來的動態,我們就能把那些看上去好像是靜態不變的現象打通,而流動起來:一切表象,不論「嬰兒」或「演講」,都不是靜態的真實存在,而是「虛有其表」,其內涵則是「空的」,即所謂「緣起」而「無自性」。

佛法的教學,並不要求立刻接受或認清世間現象是「虛有其表」的,而是先騰出空間,用正確的角度和方式去觀察,然後用「緣起」的運轉機制探究現象的來龍去脈,進而體認「川流不息」而「虛有其表」。世界就是這樣「川流不息」、「虛有其表」,也因此有了每日的作息,日復一日,年復一年,乃至生生世世。

用動態的眼光看世界,世界都是由於關連條件而產生,因而無常變動、川流不息,故其存在是空的。「諸法因緣生,諸法因緣滅」, 這就是「法空」。

#### (三)空不空法

之前對「空」一詞的探討,引申出反義詞「不空的」,並把這

「空的」:可分離而散去的、已除遣而 非實存的。

「不空的」:不可分離而散去的,正現 前觀察而實存的。

巴利語傳本的《空性小經》( $C\bar{u}$  la-suñña-ta-sutta),相當於漢譯《中阿含經·第190經·小空經》,以諸法空性為主旨。

「諸法空性」作為觀察與修行的一個指引概念,所要面對與超脱的問題,主要在於概念認定(Skt. saṃjña/Pāli, saññā/conceptualization/想)與擾亂(Skt., Pāli, daratha/disturbance/疲勞),而這也是眾生受困在平庸的世間的癥結所在。

《空性小經》教導的步驟化的修行,以 聚焦觀察的範圍,形成論斷的分野。 凡是並未現行在聚焦觀察範圍的項目, 就可知曉並論斷那是「空的」,也可被 領悟為「非實存的」。

凡是餘留在現行地聚焦觀察範圍的項目, 就可知曉而論斷那是「不空的」,也可 被領悟為「實存的」。 一對概念作為敲門磚,用以了解「空觀」:佛教的「空觀」, 並非消極地止步於把世界觀為「空的」,而是解行並重、積極地引導朝向佛教的解脫道和菩提道。

《空性小經》不把「空 的」和「不空的」一分為二地 施加僵化的二分論斷,而是把 這一對詞納入佛法的修行,當 作工具來使用。如果根據僵化 的思惟方式,概念首當其衝被 一分為二地分析:「空的」就 是空的,不會是不空的;「不 空的」就是不空的,也不會是 空的。因此,對「空」的概念 要從「空」的概念內涵做分 析,對「不空的」也要從「不

空」的概念內涵做分析。對照上,在佛教,則有「施設」一詞,意思是被設定為名稱或概念。例如,目前這個演講廳,就是施設的。 藉由這些工具和施設,可以做成某方面或某程度的相互認知。那麼, 我們也同樣可以把語言作為工具和施設來使用。

首先,看第一個工具:「空的」。依據《空性小經》,可以從兩個方面來了解「空的」此一概念:一是認為短暫的、點狀的事物是空的;二是認為可分離而散去、由關連條件而成的事物是空的。

例如,這一場演講:大家由於這一場演講而短暫地聚在一起,兩個小時以後,演講結束,大家也就各自散去。根據佛法的教學,我們應該觀察事情的「來龍」和「去脈」。由於各自或集體關聯的條件,大家匯聚一堂,這就是「眾因緣生法」——眾多關聯的條件使得現象產生,在產生之後,也不是永恆地存在著。現象由於關聯條件的促成和推動而產生,所以也會由於關聯條件的變化而延伸變化,最終分離而散去。所以,我們觀察現象聚合的動態過程,就可以看到「來龍」;觀察分析這些聚合是可分解散去的,就能看到「去脈」。這樣就不會在褊狹、短暫或點狀的情況下誤觀,而是可以把褊狹的格局打開,把短暫的時間線段打通,把點狀的事物解開。經過一系列的打開、打通和解開,我們才能觀察到事物根本的情形,了解到這樣的情形是「空的」。

人們有很多種心理狀態,例如喜歡或討厭什麼、開心或煩惱、 歡樂或憂愁等。通過對佛法的學習,我們知道這些心理都帶有三個 特徵:一、都是心態活動,是搭配生命歷程的表現;二、都是因緣 所致,去來有之;三、隨著時間的推移都會發生改變。有個鬆散的 說法叫做「時間是很好的治療」。但是佛法的教學,不會消極地等 待時間淡化問題,而是把問題納入修行,認為這些都是在世間值得 用來修行的事情,而且會持續地修行。修行者會把那些困住凡夫的 憂、悲、惱、苦等統統作為值得修行的事情,攤開擺在眼前,繼之 以觀察、探究、對治、解決。佛教講「空的」,就在於指出,世界 沒有解決不了的問題。

舉個例子。有些人或許習慣說自己心情不好、抑鬱、憂愁揮之不去,久而久之,被卡在抑鬱、憂傷之暫時聚合的狀態裡,甚至認為自己真的罹患抑鬱,然後就變成一個病患——「我是抑鬱症患

者」。就此而論,應該做的,不是消極地等時間去消化,而是積極地用「空的」做為引導工具,努力地且正確地予以對治、解決、遺除。

不僅抑鬱症,而且其他心理症狀,如膽小、喜歡計較、多愁善 感等,越是凡夫,越傾向於會把這些現象等同於自己,認為自己就 是膽小,就是喜歡計較,就是多愁善感。假如我愛生氣,慢慢地就 習慣了生氣,看見什麼都生氣,把自己跟壞脾氣畫上等號。在佛法 來看,這些現象,應該切實地予以探究、了解、解決。

佛經很常使用「除遣」。「除」,排除;「遣」,送走。了解了「空的」,我們就能明白,這些都是現象。按照「來龍去脈」的分析方式,就能看到現象都是依靠因緣而生、暫時存在,可分離散去的,也就是可對治的和可除遣的。佛教有一組「五停心觀」,即眾生表現出來的貪、瞋、痴等問題,就用不淨觀、慈悲觀、緣起觀等方法去對治。經過這一系列的對治和排除,就能領悟,原來這些現象都不是揮之不去的煩惱,也不是本身固定存在的問題。這相當於把現象攤開在時間軸上去看待,也就是「緣聚則生、緣散則滅」。這樣不停地修行,就一步一步把問題都排除掉,從而了知這些現象和問題確實都不是存在的。在《空性小經》,也不是一步登天就把問題都解決掉,同樣是逐步地排遣,就像爬山,一步一步地上山。

接下來,看第二個工具「不空的」。把不可分離和不可散去的,叫作「不空的」。從現實情況來看,凡是目前聚在一起、想一揮而去卻又揮之不去的,都可以叫做「不空的」。一些持續期間比較長的問題,例如,對抑鬱症患者來說,正罹患的抑鬱症狀,就是「不空的」。如果只是用「不要憂愁啦」、「不要抑鬱啦」一類的話去

勸解,恐怕患者聽著都是風涼話,效果更堪憂。要解決問題,就要搞清楚抑鬱到底是什麼樣子,怎麼聚集而成的,面對面地觀察下去,不逃避地面對面交鋒,才有可能了知現象的虛幻而非真實的存在,我如此才有可能超越問題,登上心智的高峰。

「諸法空性」作為一個 指引觀察與修行的觀念,所 要面對和超脫的,就在於概 念認定和受困於概念而產生 的擾亂,而這也是眾生受困 在平庸世界的癥結之一。佛 教五蘊的第三蘊即想蘊,梵 文是 samjñā-skandha。 中文 裡,「想」,可以指思想, 但是 saṃjñā, 主要的意思並 不是思想。字根 jñā 的含義 是「認知」, sam 是「概括」 的意思,所以 samjñā 表達的 是「概括的認知」,也就是 「概念認定、概念認知」的 意思。

《空性小經》由現場的鹿母講堂入手, 象、馬、牛、羊、財物、穀米等都是「空 的」項目,而「不空的」項目,則聚焦在 比丘僧眾。

下一步,進入專修的所在,村落與人類都是「空的」項目,而「不空的」項目,則 聚焦在林野(Skt. araṇya/Pāli, araññā/阿蘭若、無事)。……

第十步,心識無邊之處所(或領域)與毫 無所有之處所(或領域)都是「空的」項 目,而「不空的」項目,則聚焦在無意象 之心念等持(Skt. animitta-cetah-samādhi/ Pāli, animitto cetosamādhi/無相心三昧)。 第八步,修到無意象之心念等持,雖然不 再夾帶或面臨與世間牽連的概念認定,卻 由於此一等持是造作所組成的與意圖所塑 造的,仍然現行著以此為關聯條件的擾 亂。要止息這樣的擾亂,關鍵就在於不僅 領悟此一等持乃因緣所生;而月,就此一 等持在心念上不泄漏任何的欲望、存在、 無明知,即能安住於透過心念之解脱。 總之,由鹿母講堂、馬、比丘僧眾、村落、 人類、林野、乃至無意象之心念等持,透 鍋「不空」而「空」的逐步向上的突破, 也逐步擺脱牽連於世間的概念認定,逐步 止息牽連於世間的擾亂,以至於「窮盡煩 惱之泄漏,不帶有煩惱之泄漏,並非造作 所組成的,透過心念之解脱」。

同樣的項目,由於著眼於修行的突破與超 脱,先施設為「不空的」,「現前聚焦看 見的」、或「實存的」,等到禪關突破上 去之後,再施設為「空的」、「現前聚焦 而看不見的」、或「非實的」。

人們對世界的認知,傾向於透過概念,由概念先行,但也往往 會把概念當作認知的底線,從而被概念困住。人們看到事物以後, 就所看到的事物確定在概念的框架,認為那是固有的,如同看到馬 路兩旁所掛的招牌。就這樣,人們由單個概念的累積而形成概念所 架構的世界,一個被打上各種概念招牌的世界。

佛法的教學,則要排除這些概念的框架與困擾。例如,《金剛經》就用認清我、人、眾生、壽者這些概念,來開通認知的理路。 佛教要深刻地探究世界,就不該只會站在這些概念招牌的後面,而 是要認清概念對世界實相的障蔽作用,從而揭開這些概念的遮擋, 貼切且深入觀看世界之來龍去脈,乃至走向解脫,走向覺悟。

佛教解脫道的三十七道品,標示一系列觀察和修行的方法,首要的就講了四念住。四念住就是把身、受、心、法這四個方面作為修行訓練的入手處,觀察這四個方面運轉的情形。例如,當下覺察痛苦的覺受的形成。但只做順暢的覺察,不將所覺察的衍生為概念的判斷,不在情意漩渦裡繼續攪動。經由不斷地逼視和探究,了解其真相就是來來往往、川流不息的。佛教用「五停心觀」、「念住」、「止觀」、「靜慮」、「三摩地」等觀察方法,觀察心態活動的各種現象,了知原來這些現象背後的因緣都是可以解散、解決和超越的;在處境當中能直面問題,去觀察、探究、了解其根本的情形是「空的」,因此得以除遣。這樣的修行表現,就叫「不空的」。

《空性小經》不把「空的」和「不空的」放在兩個對峙的陣營裡, 而是作為兩個可操作的修行工具,交替運作,不斷攀升。就像爬山 一樣,爬了 100 米,還剩 900 米。目前還沒爬的,就是「不空的」; 爬過的,就是「空的」。這樣不斷地往上爬,所到之處,尚未超越, 都是「不空的」; 爬過的, 就超越了, 就是「空的」。修行者因此至少可以有三方面的收穫:第一, 交替使用這對工具, 世間所有的關聯現象和問題都能逐一認清與解決;第二,以這樣的方式禪修, 在禪定的等級,可以不斷突破, 一路上升;第三, 對於空性的觀照, 可以越來越深入, 趨向最高境界。

#### (四)聖法印空

佛法看世界,不在於今天天氣好不好,這個人漂不漂亮等一些 短暫、狹小和淺層的事情,而是在長遠的軌跡,看待世界運轉的單位——法。

《雜阿含經‧第80經》,又稱《佛說法印經》,以觀五蘊為無常、磨滅、不堅固、變易、離欲之項目而入空、無相、無願之三三

「空的」:心因緣生而應予除遺的三解脱門之空解脱門

《佛説法印經》,宋·施護 譯,T. 104.vol 2. p. 500b-c.

參閱:《佛説聖印經》,西晉·竺法護 譯 . T. 103, vol, 2.p, 5001-b;《雜阿含經·第 80 經》.T.99, vol 2,p. 20a-b.

佛告苾芻眾言:「汝等當知,有聖法印;我今為汝分別演説。汝等應起清凈知見,諦聽、諦受,如善作意,記念思惟。」……

佛言:「苾芻!空性·無所有,無妄想,無所生,無所滅,離諸知見。何以故?空性,無處所,無色相,非有想,本無所生,非知見所及,離諸有著。由離著故,攝一切法,住平等見,是真實見。苾芻!當知空性如是,諸法亦然,是名法印。復次,諸苾芻!此法印者,即是三解脱門,是諸佛根本法,為諸佛眼,是即諸佛所歸趣故。是故,汝等諦聽、諦受,記念思惟,如實觀察。

「復次, 苾芻!若有修行者, 當住林間, 或居樹下諸寂靜處, 如實觀察色是苦, 是空, 是無常, 當生厭離, 住平等見。如是, 觀察受、想、行、識是苦, 是空, 是無常, 當生厭離, 住平等見。

諸苾芻!諸蘊本空,由心所生,心法滅已,諸蘊無作。如是了知,即正解脱。

正解脱已,離諸知見,是名空解脱門。復次,住三摩地,觀諸色境,皆悉滅盡,離諸有想。如是,聲、香、味、觸、法,亦皆滅盡,離諸有想。如是觀察,名為無想解脱門。入是解脱門已,即得知見清凈。由是清凈故,即貪瞋痴皆悉滅盡。彼滅盡已,住平等見。住是見者,即離我見及我所見;即了諸見,無所生起,無所依止。復次,離我見已,即無見、無聞、無覺、無知。何以故?由因緣故,而生諸識;即彼因緣、及所生識,皆悉無常。以無常故,識不可得。識蘊既空,無所造作,是名無所作解脱門。入是解脱門已,知法究竟,於法無著,證法寂滅。」

昧,進而領悟「聖法印」。這裡的「聖」,可以理解為「高超」, 也就是超越周遭的阻擋物以鳥瞰世界,就像在飛機上俯瞰人們賴以 生存的地面一樣,不會再有「不識廬山真面目,只緣身在此山中」 的感慨。把從欲界、色界、無色界到涅槃界的整個世界的構造和生 命歷程攤開來擺在眼前。正如經文所說:「諸蘊本空,由心所生, 心法滅已,諸蘊無作。」把空、無相、無願這三個觀念作為敲門磚, 從而敲開世界之得以超脫的大門。

## 五、般若經典之空觀

接下來,以《大般若經·第四會》(《小品般若經》)為例,認識般若經典的空觀。經題「般若」二字,其實是「般若波羅蜜多」(prajñāpāramitā)的簡寫,可以理解為智慧貫徹到底。般若波羅蜜多的核心觀察法,就是「空觀」。以「空觀」觀察諸法之空性,以此不斷地打通五蘊各方面的障覆,並形成一個無限向前推動的智慧之力,這個無限的進程,就叫般若波羅蜜多。

「空觀」之智慧,對五蘊不做停留,不論色蘊、受蘊、想蘊、 行蘊,或者識蘊,都不停留、不安住其上。「安住」一詞,是玄奘 法師的翻譯,梵文是 sthātavyam,意思是停留、居住下去。對世間 的現象,不拒絕、不逃避; 來了,就使用「空觀」去 打通它;來一個,解決一 個,各個擊破,無限推進, 形成般若波羅蜜多。

#### 空觀而不住

《大般若經·第四會》,唐·玄奘譯,T. 220 (4).vol 7. p. 770a-b. 參閱:P.L. Vaidya(ed), *Aṣṭasāhasrikā Prajñāpāramitā*, Darbhanga Mithila. 1960. Pp. 17-19.

菩薩摩訶薩應該被上(由功德所打造的) 廣大鎧甲 (bodhisattvena mahāsattvena mahāsamnāha-samnaddhena bhavitavyam); 由正安住於空性(śūnyatāyāṃ tiṣṭhatā), 菩薩摩訶薩應該安住於般若波羅蜜多 (boddhisattvena mahāsattvena prajñā-pāramitāyām sthātavyam);而不應該安住於物質(na rūpe sthātavyam),不該安住於感受、概念 認定、心意之組合造作、分別式知覺(na vedanāyām, na samjñāyām, na samskāresu, na vijñāne sthātavyam);不應該安住於預流果(na srota-āpatti-phale sthātavyam),不應該安住 於一來果(na skṛd-āgāmi-phale),不應該安 住於不還果(na an-āgāmi-phale),不應該安 住於阿羅漢果(nārhattve sthātavyam),不 應該安住於獨覺菩提(na pratyeka-buddhatve sthātavyam),不應該安住於諸佛無上正等菩 提 ( na buddhatve sthātavyam ) ; ……

# 六、如來藏之空與不空

佛教菩提道暫且以《大般若經·第四會》和《勝鬘夫人經》 做為介紹的引子。《勝鬘夫人經》講到「空如來藏」(śūnya-tathāgata-garbha)和「不空如來藏」(aśūnya-tathāgata-garbha)。 研究這對詞時,有三個關鍵點:其一,「空如來藏」和「不空如來

「空如來藏」之「空的」一面與 「不空如來藏」之「不空的」一面 勝鬘夫人獅子吼之説示(śri-mālā-devi-siṃha-nāda-nirdeśa),簡稱《勝鬘夫人經》 所謂的「空如來藏」(śūnya-tathāgata-garbha/the Tathāgata Within in terms of emptiness),在於突顯如來藏此一概念之「空的」(śūnya)一面。如來藏此一概念之「空的」(śūnya)一面,在突顯將眾生根本之無盡生命覆蓋著的資訊庫存,尤其是其汙染的成分,隨著修行的進展,都可「分離」。由於覆蓋著的汙訊庫存都可分離,做為無盡生命之如來,即不再隱藏在內。 換言之,「空如來藏」指出,形成隱藏之現象,是可予以分離的;而隱藏之現象分離了,「如來藏」即顯現為「如來」。

工具,同樣可以用來探究「如來藏」,以達成佛教施作的目的。

「空如來藏」是什麼意思呢?「藏」是遮擋、藏覆的意思,就是把眾生的根本——即「如來」——一層一層地遮擋、藏覆起來。 佛教觀看世間,平庸眾生都是造作為被染汙的情形,生命之根本已經被遮覆,就像一張布滿塵垢的桌子,上面盡是油汙和灰塵,已經面目全非。

《金剛經》對「如來」的解釋是:無所從來,亦無所去。華人見面經常問候:「你從哪裡來?」「老家在哪裡?」這樣的詢問往過去延伸,不把人限定在見面的時刻,而是去追問以前的情況,把來處也考慮進去。然後再問:「你打算去何地?」往未來延伸,把去處也考慮進去。佛法觀察事物的方式,就更為深遠和徹底。來處,標示為「無所從來」,往過去無限延伸;去處佛法觀察事物的方式,

就更為深遠和徹底。來處,標示為「無所去」,往未來也無限延伸,描繪出一個無限的生命歷程。例如,看著這張木頭桌子,會去追溯木頭來源的樹木及所關聯的土壤、氣候等諸多條件和因素,最後追到這張桌子的根本源頭——無所從來;如此繼續探求其去處,桌子會壞掉、燒掉、腐爛掉或被重新加工使用,之後又變成朽木、塵土——亦無所去。不論這張桌子做得多精美、賣多少錢,被貼上什麼標籤,來龍去脈都是這樣。桌子如此,眾生也如此,人,還是如此。不論身體目前多病或健康,是胖是瘦,心裡開心或苦惱,歡樂或悲傷,這些外在的和內層的「塵垢」把眾生生命之根本給層層疊疊地覆蓋住了。

如何用「空的」工具來探究「如來藏」呢?不論今天什麼事導致心情不好,是這輩子有什麼問題,還是生生世世覆蓋的塵垢、積累的業力,照樣可以統統處理掉。怎麼處理呢?觀念上,用「可分離而散去的」——也就是「空的」——來遣除、來解決。不論擦破皮受點小傷、還是陳年老病、乃至上輩子所結的梁子、幾輩子之前跟誰之間的因緣,在佛法的教學,不會只是坐等時間流逝,而是用修行來面對。對於任何煩惱和糾結,全部可以一層一層地攤開去觀察探究,一層一層地洞察為「空的」,如此地通過修行,全盤予以解決。

佛教用阿賴耶識(ālaya-vijñāna)來指稱無始以來生生世世的造作所累積的信息的庫存。這個庫存就像海水,地球被覆蓋在下面,而一般世人只能看到水面,卻看不到被江河水覆蓋在下面的地球。同樣地,根本生命之如來被阿賴耶識覆蓋在底下,就叫「如來藏」。至於「空如來藏」,表達的就是所有積聚而成的覆蓋,統統是可以分離、解開和解決的。



無始劫造作所累積的訊息,儲存在阿賴耶識如同海水。

但是佛法的教育並非就此止步,而清償過去的債務,也不是終極目標。佛教菩提道有著更為遠大的目標——無上正等菩提。這是佛教最高的、正確的、圓滿的覺悟。修行並非一天、兩天、或一輩子的事,而是生生世世的事。「不空如來藏」就是對這修行無上正等菩提的一種絕佳的表述。這是用生生世世來完成的修行,功夫用下去,善根不斷地積累,統統不會睡個覺就不見,也不會因為轉世就糊塗掉,而是能夠像普賢菩薩的十大行願一樣:虛空界盡,眾生界盡,眾生業盡,眾生煩惱盡,而如此的「修行」願力無有窮盡。普賢菩薩的願力將無窮盡地推動下去,把修行的功夫相續不斷地做下去,功德也不斷地積累,而憑藉著如此的積累,達到成佛的果位。般若經典用菩薩十地來呈現漸次修行的道路次第,導向究竟成佛。再如釋迦牟尼佛在過去久遠劫由燃燈佛授記,之後又經歷很長時間的修行,以最後生菩薩的姿態入胎、出胎、出家、苦行、降魔、成道。

這種長遠,不是通常的馬拉松賽跑所可比擬,而是累生累世的修行。 在如此長遠的修行中的功德全部都可以積聚,統統不會離散。這就 叫「不空如來藏」。

以「空如來藏」觀待,不論暫時的困難,長久持續的問題,乃 至宿世累積的債務,這一切都可分離而散去,統統可以除遣掉;以 「不空如來藏」觀待長遠的修行,則每時每刻、每天每年,乃至生 生世世修行所積累的功德都會存進去,最終成就諸佛如來圓滿的福 德和智慧。

# 七、結語

以上就是根據佛教經 典對「空觀」所做的些許 探究。用如此的「空觀」 觀待世間,世界的現象就 沒有看不透的;隨後以

結論:「空觀」之啟發與指引 世間的現象,沒有看不透的。 世間的問題,沒有遣除不了的或解決不了的。 出世間的道路,沒有上不去的或達不到的。

「空觀」為基礎,進一步上升到佛教解脫道,那麼世間的問題就沒 有解決不了的。最後,以佛教菩提道展望無上佛果,指引生生世世 的修行,再遠大高超的目標,只要一步一個腳印地走上去,每一步 都不會白走,最終都能圓滿累積,達成無上佛果。

