# 巷仔口社會學

另類眼神看凡人世界

為何賤人就是要矯情:一個社會學的解讀

Posted on 2013/03/25

# 何明修 /台大社會學系

自從2012年以來,一部以中國宮庭權力鬥爭為題材的《後宮甄嬛傳》在台灣上映,其中一句台詞「賤人就是矯情」成為了流行的用語。有鄰居起糾紛,用這句話來罵人,結果被法院判要罰錢,足部按摩業者也以「健人就是腳勤」當做廣告宣傳。立法委員更擔心這句話會「教壞囝仔大小」,要求電視要主動消音。似乎這句台詞講出來很多人的心聲,許多令我們感到厭惡的人物,往往是虛假作做,言談之中,完全沒有一點真誠流露。舉個例子來說,在三○九全台二十萬人走上街頭要求反核之後,行政院長的回應是「很感動,因為這是一種成功的公民參與」。你看看,政治人物可以一手捍衛被受質疑的核四工程,一手用「鳥籠公投」來坑殺反核民意,嘴巴上還可以說感動,這樣還不夠矯情嗎?



【電視劇後宮甄嬛傳的名言『賤人就是矯情』成為大眾流行用語】

# ◎「常人就是矯情」?

先撇開這些不談,從社會學角度來看,「矯情」是乎是我們日常生活常做的事情。當我們週遭有人遇到事業不順、 感情糾紛等不如意之事,作為朋友當然是要表達關心,提供協助。但是不可否認地,有時候我們也可能不是真的那 麼關心對方的處境,有可能因為交情不夠,或者當時的身心狀況。即便如此,我們還是有義務要展現出來很在意的樣子。理所當然,當自己成為苦主時,我們也知道很多來自四面八方的噓寒問暖,也許只是場面客套話,不需要太認真對待。一個真正通情達理的人不會交淺言深,對於點頭之交的問侯語,我們通常不會挑心挖肺,傾訴內心真正的想法。這樣道理就像是臉書的「讚」,大部分情況是意味著「我讀到這篇留言了」,或是維持友誼的公開宣示,並不代表對方完全認同,並且喜歡版主所寫的內容。

簡單講,「矯情」就是隱藏我們內心真正的想法,配合公眾與社會的要求,呈現出被期待的那個樣子。就這點來看,我們的生活可以說是無處不矯情,服務業要有顧客至上的態度,課堂教師需要展現出誨人不倦的精神,學生被要求全神貫注、認真聽講;在公車或捷運上,連乘客都需要對於老人與孕婦主動讓座。這些表演的義務是強而有力的加諸在我們身上,無論我們當時的實際心境為何,幾乎都沒有不遵守的可能性。

# ◎Goffman對於「矯情」的分析

社會學家Erving Goffman在1959年出版了經典著作《日常生活中的自我呈現》(The Presentation of Self in Everyday Life),他解答了這個為何必得「矯情」的謎團。Goffman認為,所謂的社會不外乎是一列系我們要配合演出的角色,一旦進入某一種的角色情境中,我們就需要順從其角色要求(role expectation)。在這種情況下,我們需要進行印象管理(impression management),將被肯定的那個面展演出來(例如銷售人員以客為尊的殷勤),而將令人不悅的部分偷偷隱藏起來(例如面對無理取鬧的奧客之無奈)。基於這樣的要求,我們需要進行觀眾隔離(audience segregation),在空間上劃分出別人看得到的前台(front stage)與看不到的後台(back stage)。試想一想,有多少人用餐客人看到內場廚房實際狀況,還願意大會朵頤?



【Goffman 的劇場理論試圖解釋為何人前人後行為不一致】

對於許多讀者而言,Goffman的看法常是被認為過於憤世嫉俗、犬儒主義(cynicism),彷彿我們所處是一個虛情假意的世界,在其中沒有任何一點真心誠意。但是我認為,這是一個錯誤而浮淺的解讀。Goffman的核心關懷並不是指責社會的偽善,或是個人的奸巧,而是指認出社會生活中的必要道德成份。

# ◎偽善是邪惡對於美德的致敬

一個平庸而缺乏想像力的看法是,道德意味著大家都遵守一定的規則,沒有發生任何背德行為。這事實上是不可能存在的鳥托邦。社會學的思考指出,道德的力量並無法確保不會產生違背規範的行為,它的力量在於,這些行為一旦出現之後,就會被公眾指出來,並且加以譴責,標籤成為負面的榜樣。一個社會之所以是道德,並不在於大家都循規蹈矩,完全接納了某些共同的規範,而是在於我們都需要「矯情」,抑制自己私人的情欲與好惡,配合情境的要求,扮演好應有的角色。

可以這樣說,Goffman的討論深化了西諺「偽善是邪惡對於美德的致敬(hypocrisy is the homage which vice pays to virtue)」之意涵。換言之,我們當然厭惡偽君子,因為他們似乎都是帶有某些不良的意圖,試圖騙取我們的信任;但是更可怕的其實是毫不掩飾的真小人,因為他們的行為才是真正挑戰我們共同信奉的規則。舉例而言,很多男性政治人物是大沙豬,對於女性有根深柢固的性別歧視。但是目前我們所接受的遊戲規則即是,誰敢公開講出自己的偏見,就算是「失言」,需要公開道歉,要不然就別想在政界再混了。理所當然,大部分政治人物的道歉很可能不會比鱷魚的眼淚更真誠;但是儘管如此,如果真的有政治人物敢捍衛自己的「失言」,甚至宣稱自己的看法有科學根據,那麼社會大眾真的可以接受這種情事嗎?

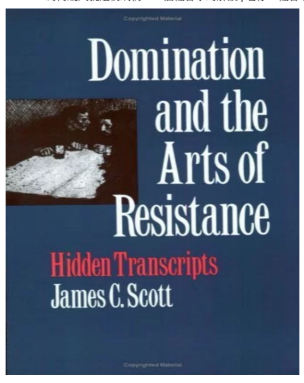
「矯情」是必要之惡,為了維繫共同的生活,我們不得不將真實的自我隱藏起來。如果這一點可以確定的,那麼下 一個要解答的問題就是,為何「賤人」比「非賤人」特別需要「矯情」?

# ◎為何「賤人」比「非賤人」更「矯情」?

我們先還原一個基本的社會事實,所謂的「賤人」,原意是社會地位較低下的群體,而不是品德有缺憾的人。對於中國宮庭貴族而言,所有的老百姓都是「賤人」,這是無庸置疑的。但是這也同樣是來自於統治階級的偏見,我們才不知不覺中將地位低下等同於品德缺憾。這是統治者的顧影自憐與自我沾光,意味著擁有權力即是代表道德與倫理上的優越性。因此,我們目前口語中「賤人」,總是帶有道德非難的指控。

一個不難發現的情況即是,越是處於弱勢的社會地位的人,越是需要「矯情」。無論是在日常經驗中,我們都知道,老闆可以對下屬頤指氣使,但是後者卻只能忍氣吞聲,逆來順受。台灣人常描述的工作經驗即是「吃人頭路、裝乎搥搥,吃乎肥肥」(台語)。Goffman一系列對於社會互動的研究,精確地掌握了各種幽暗、隱諱的潛規則,但是很可惜地,他沒有將權力的因素納入考慮。如果說是弱勢者特別需要隱晦自己的真正情感,但是強勢者卻往往免於這樣的要求,那麼這對於我們思考社會壓迫,會有何種的啟發?

Goffman未能發展出來的政治社會學議題,由政治人類學家James Scott所繼承,並且進一步解答。在1990年出版《支配與抵抗的藝術》(Domination and the Arts of Resistance)一書中,他提出了這樣的觀察:「沒有支配體制不產生對於人類尊嚴的例行侮辱與傷害:勞動成果的佔有、公開的羞辱、鞭打、強暴、巴掌、猜疑、鄙視、儀式性污衊與其他」。因此,在承平時期,被支配者學會如何在這種殘酷的體制中生存,他們將其不滿隱藏起來,外表表現出一幅恭順的樣子。換言之,被支配者往往需要強大的情緒管理能力,不滿只能默默地往肚內吞。



【政治人類學者James Scott將權力因素放入人際互動分析中】

# ◎James Scott的分析:弱者的「矯情」也可能挑戰支配體制

Goffman指出,社會表演涉及公開的「前台」與看不見的「後台」;在這個基礎上,Scott強調任何社會支配也具有兩面性:大家都看得見的公開場合是強勢者的天下,他們設定了一套「宮廟堂儀」,要求弱勢者按照官方的劇本演出,週而復始地表演出恭敬從命的姿態,這即是所謂的「公共腳本」(public transcript),但是在一旦處於支配者所看不見的角落,被支配者卻採取「隱藏腳本」(hidden transcript)的策略,例如各種「上有政策、下有對策」的因應之道,試圖避免更多損失,或是為自己贏得更自由的空間。越是處於極端不平等的壓迫,例如奴隸制,公共腳本與隱藏腳本的落差越大,也意味著弱勢者更需要「矯情」。

那麼是否統治者會看穿「矯情」的假象?Scott認為有很多可能情況。某些愚笨的統治者相信從屬者的公開表演,以為這即是現存的社會秩序,也是應有的社會關係。但是他們忽略了從屬者無所不在的日常抵抗,不斷地在私底下挑戰支配體制的極限。也有些比較精明的統治者看到從屬者的表裏不一,有些時候似乎只是在做表面工夫,而不是真誠演出。在這情況,統治者通會採取一種本質論的解釋,他們往往認為是地位低下者本身缺乏教養、或是品德不良,而不是歸諸於支配關係所造成的人性扭曲。在幾乎全世界的傳統支配情境下,「奸巧」(cunning)是統治階級對於被統治階級的刻版印象,也因此才出現了中國宮廷貴族所說的「賤人就是矯情」。

# ◎「矯情」的兩種可能性:社會展演與弱勢者的維生

從社會學角度來看,「矯情」有兩種可能。一種是我們為了社會生活所必得要付出的代價。為了維持共同的道德規則,我們不得不隱藏赤裸的自我,呈現他人所期待的樣子。另一種「矯情」則是弱勢者被迫採取維生手段,如果他們不按照有權者所規定方式行事,他們的生計可能喪失,甚至有生命的危險。

因此,社會學的分析也引導了幾項結論。首先,請不要再講「賤人就是矯情」。對於現代多元而開放的台灣而言,這種中國封建的道德觀只會帶來負面的作用。更重要地,說人就是說自己,將這種台詞當作流行俏皮話使用的人實在是在「自我作賤」,因為我相信,他們很多時候也不敢講出真心話,經歷「心事誰人知」的無奈與苦悶。

其次,我們要儘可能消除權力所帶來的「矯情」。現代社會講求的是功能分化、平等主義、與對個人的尊重,從古代的師徒制到現代的師生關係即是一個明顯的例子。不受限節制而缺乏民主可課責的權力,往往導致極端的不平等,這迫使弱勢者需要不時「矯情」,如此一來就容易喪失人性的尊嚴。

最後,無論怎麼樣民主化的社會,權力作為一種協調公共行動的元素還是不可能完全消失。在制度上,我們可以儘 可能改善,避免權力的濫用。但是對於在位者而言,更重要是一種基於反思之後的修養,如果不懂得更審慎而自覺 地使用權力,那麼還是有可能製造了在下位者被迫「揣摩上意」,導致「矯情」的後果。

# 【小編註:引爆眾人熱淚的酒家」人間菩薩,可為『弱者的維生』做最佳註解】

分享













6 bloggers like this

Related

台灣學術科普部落格的公共性意涵

In "paper"

故事裡的社會學

In "paper"

協力滋養、遍地種菜:台大社會系2014年小

畢典致詞

In "社會學是什麼"

This entry was posted in paper and tagged 道德, 自我, 階級, 角色, Goffman, Scott, 前台, 後台, 抵抗, 支配, 污名. Bookmark the permalink

# 24 Responses to 為何賤人就是要矯情:一個社會學的解讀



### Anonymous says:

2013/03/25 at 13:31

這兩段話看了讓人很有感觸...

"從社會學角度來看,「矯情」有兩種可能。一種是我們為了社會生活所必得要付出的代價。為了維持共同的道德規 則,我們不得不隱藏赤裸的自我,呈現他人所期待的樣子。另一種「矯情」則是弱勢者被迫採取維生手段,如果他們不 按照有權者所規定方式行事,他們的生計可能喪失,甚至有生命的危險。"

"我們要儘可能消除權力所帶來的「矯情」。現代社會講求的是功能分化、平等主義、與對個人的尊重,從古代的師徒 制到現代的師生關係即是一個明顯的例子。不受限節制而缺乏民主可課責的權力,往往導致極端的不平等,這迫使弱勢 者需要不時「矯情」,如此一來就容易喪失人性的尊嚴。"

弱勢族群的心事並不是有權者有法去揣測的,他們不需要大家過度的悲憫與同情,他們也是需要尊嚴的,如果我們無法 用同理心去面對他們,弱勢者永遠會越弱勢,更躲在角落裡;有權者在「矯情」的爭權奪利之下,哪能顧及到弱勢者也 應該擁有他們應該有的生命價值。

Reply



#### Anonymous says:

2013/03/25 at 17:40

悲慘世界也是一個很好的例子,矯情久了,若有一個新的思潮帶動,就成了革命。中國近代史也是這樣演的。只是華人 (?)的奴性似乎是重了些。

Reply



# guest says:

2013/03/25 at 20:05

但矯情的行政院長並不弱勢?(笑

Reply



#### Anonymous says:

2013/03/25 at 21:39

最最矯情的阿告,也非弱勢。且非賤民也。

Reply



#### Anonymous says:

2013/03/25 at 22:27

賤人就是矯情~~~過頭就不好~~~適度就好~~~ 因為被人說~~要說自我心虛~~ 我認為誰都會矯情~~~但過頭就不好 簡單說在現今社會~~~ 不管說啥~~怎做~~都會有人說話~~~ 我們沒辦法去滿足所有人的期望不是嗎?

Reply



## billing says:

2013/03/26 at 11:21

- (1)因為您使用「強勢者」「弱勢者」這樣的名詞,我不敢保證說,您用這樣的名詞來指稱「某個特定的人」,但我 隱約覺得如此。我是說,「某個特定的人」他在某些時候屬於「強勢者」,但某些時候這個人可能屬於「弱勢者」。
- (2)「弱勢者」需要「矯情」,「強勢者」不見得不需要「矯情」。當然,我同意「弱勢者」與「強勢者」與「矯 情」之間的關係應該很不一樣,例如弱勢者可能會丟生計,但強勢者可能會丟「強勢的地位」。

因此不如說,只要進入社會關係,作為主體都需要「矯情」?

Reply



# Anonymous says:

2013/07/07 at 22:01

未必!强弱势的说法并无不可,难道你有更好的说法,还是说你觉得不说还好?!



#### Anonymous says:

2014/06/17 at 01:56

「因此不如說,只要進入社會關係,作為主體都需要「矯情」?」

高夫曼的戲劇理論就是嘗試將個體人格、社會互動、社會, 進行三者整合 所以你這樣說也沒錯。



# Thomas Aquina Lee says:

2013/03/26 at 12:55

Goffman的討論深化了西諺「偽善是邪惡對於美德的致敬(hypocrisy is the homage which vice pays to virtue)」之意涵。換言之,我們當然厭惡偽君子,因為他們似乎都是帶有某些不良的意圖,試圖騙取我們的信任;但是更可怕的其實是毫不掩飾的真小人,因為他們的行為才是真正挑戰我們共同信奉的規則。==>這讓我想到八里雙屍案,帶有某些不良的意圖,試圖騙取信任!!!

Reply



# Anonymous says:

2013/03/27 at 00:26

矯情背後也代表社會只重視外在部分,是社會讓人有矯情,還是人的矯情改變社會



#### Anonymous says:

2013/03/27 at 04:46

"賤人"我認為除了生計必須虛偽和維持共同的道德原則以外 另外還有一種

人前跟你稱兄道弟 人後卻一個嘴臉

常常用"假關心"的語氣 "還好嗎? ...小心喔.... 等等((尾音加重"

來讓人誤以為自己是關心朋友的"麻吉"

而真實的自己 不過就是個為了塑造良好形象和維持人際關係的"賤人"

根本沒有什麼"真情可言"

也就是說 那些問候等等都是"利益"毫無真情可言

也算不上什麼表面的噓寒問暖

只是達到利益的手萬

我想這才是很多人討厭的"賤人"

Reply



## Anonymous says:

2013/03/27 at 23:23

就是討厭這種人!



## Michele715 says:

2013/09/26 at 00:24

沒錯!!



#### Anonymous says:

2013/03/27 at 07:35

我覺得這篇最大的問題,是有著很精美的西方社會學理論分析,但是完全沒有對華人社會的具體分析。所以太簡單的套用西方理論到華人本土的現實。

舉例而言,作者說「對於現代多元而開放的台灣而言,這種中國封建的道德觀只會帶來負面的作用。」到底「封建」指的是什麼呢?且不論「封建」一詞有其嚴謹的用法,不是什麼非現代社會都能用封建一詞去涵括。即以作者想以封建一詞所表達的前現代社會狀況而言,作者認為的「賤人」是貴族對社會位置低下者的稱呼,所以,「賤人就是矯情」是一種上對下的權力壓迫,是否前現代的中國社會真是如此運作,也仍須有堅實的資料支撐。而在前現代社會中,「賤人」一詞真能這麼簡單的就納入階級或社會地位的分析去套嗎?即以我個人常民的常識而言,「賤人」一詞就內蘊了多少文化上的意涵,是否就能簡化成上對下的權力壓迫,那是有疑問的,甚至上對下的權力壓迫未必在「賤人」一詞中有主導的分量。但這在作者的分析中都消失了,只剩下權力的壓迫。

對現實的分析不足,則種種理論,不管其多麼言之成理,就會變成是「套用」,這讓作者太容易的得出了他的實然/應 然性結論。

Reply



#### Anonymous says:

2013/06/18 at 15:10

很好的評論。



# 🚝 windseeker says:

2015/12/11 at 21:39

作者是有意識的去脈絡,字裡行間不難看出來吧?



# Anonymous says:

2013/03/27 at 12:11

"足部按摩業者也以「健人就是腳勤」當做廣告宣傳"哈哈~

Reply



## Anonymous says:

2013/03/29 at 16:36

文章很精彩,謝謝筆者分享這些想法。

Reply



#### Anonymous says:

2013/04/03 at 21:22

我也同意這個看法

Pingback: <u>浮冰 » 矯情</u>

Pingback: 與同行何明修教授商権「矯情」《隋大每月評論》(Suida Monthly Review) NO. 7 | 國際邊緣·名家專欄



## 腦容量不足 says:

2013/07/15 at 23:48

人在江湖,身不由己。 也可以這樣解釋?

Reply



# 訪客 says:

2013/09/23 at 21:41

這篇文章將「賤人」與「矯情」的因果關係作了翻轉,並誤解了多數人對於「賤人」的定義,台灣社會對於「賤人」的定義並不是指社會地位低下或是品德有缺陷的人,而是指:「為了達到個人目的,在情感與態度上裝模作樣的人。」也就是說,並不是因為我們認為他是「賤人」所以說他「矯情」,相反的,在很多情況下,是因為一個人「矯情」的態度,才會讓我們覺得他是「賤人」(而這樣的「矯情」,有更多時候,指的是「對於彼此的互信關係在情感表達上的不坦率」,而不只是「為符合社會期待所作的表演」)。作者將「矯情」的表現範圍限縮在社會弱勢階層,完全沒有討論到精英階層的「矯情」現象,似乎預設了在精英階層絕不會有所謂的「矯情」,並以「為了社會生活所必須付出的代價」為由,將「矯情」視為必要之惡,為「矯情」的存在必要性提出另一套解釋。

Reply



## Anonymous says:

2016/09/30 at 01:23

就社會不公阿 不打大魔王真的很奇怪 隊友都快死光了

Reply

# 巷仔口社會學

Blog at WordPress.com